LE SERVICE DE L’AUTEL

Les référents diocésains des servants d’autel sont régulierement confrontés a la question de la place des
filles pour ce service. Des positions s’affirment pour ou contre. C'est dans ce contexte que sont apparues
les servantes de I'assemblée. Dans la continuité d’une réflexion entamée par la province de Rennes, il a
paru utile de rédiger une note faisant le point sur ces questions. Elle comprend deux parties: la premiére
est une synthese des dispositions liturgiques, canoniques et disciplinaires sur cette question; la seconde
aborde les motivations et les justifications données par certains pour écarter les filles du service de l'autel.

I. La discipline de I’Eglise et son évolution depuis Vatican Il
1. Le concile Vatican Il et une nouvelle organisation des ministéres.

C’est une coutume trés ancienne de confier le service de I'autel a des gargons, enfants ou jeunes. L'Eglise
entend conserver cette coutume sans en faire un absolu et avec souplesse.

Pour comprendre cette position de I'Eglise, il convient de se référer aux clarifications apportées par le
concile Vatican Il a la théologie et a I'organisation des ministéres. Ces clarifications portent en premier lieu
sur la sacramentalité de I'épiscopat et donc sur le sacrement de I'ordre. Trois ministéres que I'on désigne
désormais comme ministéres ordonnés sont conférés par le sacrement de I'ordre : I'épiscopat qui
représente la plénitude de ce sacrement, le presbytérat et le diaconat. Rappelons que cette clarification
doctrinale était en quelque sorte implicitement contenue dans la décision de Pie Xl en 1947, selon
laguelle trois ordres sont conférés par I'imposition des mains et la priére qui 'accompagne, a savoir le
diaconat, le presbytérat et I'épiscopat. Les dispositions liturgiques et canoniques prises a la suite du Concile
traduisent et mettent en ceuvre cette position doctrinale. Ainsi, parle-t-on d’ « ordination » uniquement
pour ces trois ministeres conférés par le sacrement de I'ordre.

A cOté de ces ministeres ordonnés, Paul VI, par le Motu Proprio Ministeria quaedam de 1972, a établi les
ministéres institués de lecteurs et acolytes, conférés a des laics; la voie étant ouverte pour d’autres
ministeres de ce genre a la demande de Conférences épiscopales.? Ainsi I’organisation des ministéres qui
s’était imposée depuis le haut Moyen-age était profondément modifiée. Depuis des siécles, on parlait
d’ordres mineurs et d’ordres majeurs (lesquels comportaient le sous-diaconat supprimé par le Motu
proprio de Paul VI) ; les ordres mineurs comportaient les fonctions liturgiques de portier, lecteur, acolyte,
exorciste, et ils étaient conférés a des clercs. C’est ainsi que, dans |'histoire, de nombreux clercs n’ont
jamais été ministres ordonnés au sens ou le concile Vatican Il I'a défini. Désormais, le statut canonique de
clerc correspond a celui de ministre ordonné.

Toutefois, Ministeria quaedam a réservé les ministéres institués aux hommes seulement « conformément a
la vénérable tradition de I’Eglise ». De fait, ces ministeres institués n’ont pas connu de vrai développement
du moins en France; un certain nombre de fonctions ecclésiales liées au service de la parole de Dieu ou de
I’eucharistie étant assurées par des laics en vertu d’une « députation temporaire » selon les termes du
droit.

2. Ministéres et services liturgiques selon Sacrosanctum Concilium et la PGMR.
Rappelons tout d’abord que selon la Constitution sur la Sainte liturgie « méme les servants, les lecteurs, les

commentateurs et ceux qui font partie de la Schola cantorum s’acquittent d’un véritable ministere
liturgique » (n° 29). A la suite de Sacrosanctum Concilium, les textes liturgiques comme la Présentation

! Pie XII, Constitution apostolique Sacramentum ordinis du 30 novembre 1947.
? Noter que le Rituel des Institutions au Lectorat et a I’Acolytat fait I'objet d’un livre distinct du Rituel des ordinations.



Générale du Missel Romain (PGMR) font un usage assez englobant du mot « ministére » pour désigner les
différentes fonctions et services nécessaires ou utiles au déroulement de I’action liturgique dans son
ensemble.

La PGMR, reprenant les dispositions de Ministeria quaedam, indique qu’au cours de la célébration de
I’eucharistie, il revient aux lecteurs et acolytes institués d’ « exercer par eux-mémes leur fonction propre »
(n°® 98-99). A défaut de ministres institués, ces fonctions d’acolyte et lecteur peuvent étre confiés a d’autres
laics (n° 100-101). Le n° 100 décrit le ministére d’acolyte ainsi: « des ministres laics peuvent étre choisis
pour le service de I'autel et pour aider le prétre et le diacre; ils portent la croix, les cierges, I'encensoir, le
pain, le vin, et I'’eau. lls peuvent méme étre délégués pour distribuer la communion comme ministres
extraordinaires. » La PGMR (n° 102 — 107) énumeére ensuite les autres fonctions liturgiques; dans I'ordre: le
psalmiste, la chorale et les musiciens (en particulier I'organiste), le chantre ou maitre de cheoeur, le
sacristain, le commentateur, ceux qui font la collecte, ceux qui accueillent et placent les fideles, le
cérémoniaire. Ces fonctions liturgiques sont accomplies par des laics au cas par cas, mais « peuvent étre
confiées par une bénédiction liturgique ou une délégation temporaire » (n°107) ; le canon 230 §2
rassemblent ces dispositions.

C’est au terme du n° 107 que la PGMR évoque les « servants d’autel »: « Pour ce qui est de la fonction de
servir le prétre a I'autel, on observera les normes établies par I’évéque pour le diocése ». C’est dans ce
méme esprit que I'Instruction Redemptionis sacramentum (2004) mentionne que « les filles ou les femmes
peuvent étre admises a ce service de I'autel, au jugement de I’évéque diocésain ; dans ce cas, il faut suivre
les normes établies a ce sujet » (n° 47).

3. La note du Conseil pontifical pour I'interprétation des textes législatifs.

En 1994, dans une Lettre Circulaire adressée aux présidents des Conférences épiscopales a la demande du
pape Jean Paul Il, la Congrégation pour le culte divin et la discipline des sacrements a publié la réponse du
Conseil pontifical pour I'interprétation des textes législatifs concernant le canon 230 §2 en lui adjoignant
plusieurs directives.?

En effet, me canon 230 §2 ne mentionne pas le service de I'autel parmi les fonctions qui peuvent étre
confiées a des laics par députation temporaire. La question suivante a donc été posée au Conseil: « Parmi
les fonctions liturgiques que les laics, hommes ou femmes, peuvent exercer selon le canon 230 §2 du code
de droit canonique, peut-on inclure le service de I'autel? » La réponse du Conseil est : Oui, et selon les
instructions que donnera le Siége apostolique ».

La lettre de la Congrégation pour le culte divin accompagne cette réponse de quelques directives pour son
application aux servants d’autel. Elles tiennent en trois points:

a) Conformément a la réponse du Conseil pour I'interprétation des textes |égislatifs, parmi les
services liturgiques confiés a des laics hommes et femmes (canon 230 §2), on peut inclure le
service de 'autel.

b) Mais il convient de prendre en compte la noble tradition de confier ce service a des gargons. Ce
service permettant un développement des vocations sacerdotales.

C) En pratique: ayant entendu Iavis de la Conférence épiscopale, il revient a I’évéque « d’émettre un
jugement prudentiel sur ce qu’il convient de faire », pratiquement de décider si les filles peuvent
étre admises au service de I'autel, étant entendu qu’autoriser n’est pas obliger ; la liberté est donc

® Lettre Circulaire adressée au Présidents des Conférences des Evéques du 15 mars 1994, cf Notitiae 30, 1994, pp. 333-
335.



laissée au curé de confier le service de I'autel uniquement a des gargons ou a des garcons et des
filles.

En France, il ne semble pas qu’il y ait eu une décision de la Conférence épiscopale. Dans la plupart des
dioceses, dans la mesure ou des filles assurent le service de I'autel avec des garcons lors de célébrations
présidées par I’évéque ou lors de rassemblement diocésains de servants d’autel, on peut dire qu’ily a une
autorisation de fait de I’évéque pour qu’elles assurent avec les garcons ce service.

4. Un nouveau service liturgique : le service de I'assemblée.

Depuis quelques années apparait un nouveau service: le service de I'assemblée. Il se développe dans des
paroisses ol le curé souhaite réserver le service de I'autel aux garcons; ce service est alors confié aux filles.
A cOté des servants d’autel on a donc les servantes de I'assemblée.

A la suite du 2éme rassemblement national de ces Servantes de I'assemblée organisé au Puy en 2010, la
Congrégation pour le culte divin, dans une lettre adressée a Mgr Le Gall, alors président de la CELPS, a
communiqué un ensemble de remarques concernant ce « Service de I'assemblée ». La Congrégation fait
tout d’abord remarquer que « la fonction du "service de I’'assemblée" n’est pas fondée sur des critéres
principalement esthétiques (cf. « La grdce proprement féminine »), mais sur le baptéme, en vertu duquel
les fideles sont amenés a une participation pleine, active et consciente aux célébrations liturgiques ». Un
service de I'assemblée ne saurait donc étre réservé aux filles, auxquelles il conviendrait particulierement.
Ensuite, selon la Congrégation, la dénomination des groupes chargés de ce service doit étre appropriée ala
fonction exercée; ces fonctions et les maniéres de les exercer ne doivent pas étre confondues et mélées a
celle du service de I'autel. Enfin la Congrégation demande que I'on veille a la sobriété des vétements des
fideles qui assurent ce service, ils ne doivent pas étre un vétement liturgique comme I'aube ou autre
semblable.

La congrégation alerte donc sur une répartition des services liturgiques réglée selon le principe: les garcons
prés de I'autel et les filles dans I'assemblée.

Il. Une répartition des taches selon la différence des sexes ? Questions.

L’apparition des servantes de I'assemblée correspond a une volonté de répartir des taches du service
liturgique en fonction des sexes. Il convient sans doute de distinguer les motivations et les justifications.

1. Des motivations variées.

Les motivations peuvent connaitre tout un dégradé. Dans certains cas, on a voulu concilier I'attachement a
la tradition de réserver le service de I'autel aux garcons et le souci de ne pas laisser les filles de coté en
créant des servantes de I’assemblée. Mais on a aussi des motivations plus ambigués et radicales qui se
manifestent par le propos d’interdire I’acces du sanctuaire non seulement aux filles pour le service de
I"autel, mais aussi aux femmes en général pour faire les lectures ou pour donner la communion.

Si les motivations peuvent varier, les justifications tendent a se recouvrir. On peut repérer quelques types
d’argumentation pour fonder ces pratiques.

2. Le recours a I’allégorie en liturgie
La premiére repose sur une lecture de type allégorique de la liturgie. La figure de I'époux et de I'épouse

dont Paul dit qu’elle est un mysterium/sacramentum de la relation du Christ et de I'Eglise, est appliquée de
maniéere primaire et quasi fondamentaliste a la liturgie. La relation devient alors celle du Christ avec



I’assemblée, du Christ-époux avec I'assemblée-épouse. Dans I'espace-sanctuaire qui leur est réservé, se
tiennent le prétre, cet homme qui représente le Christ, et, autour de lui, les ministres et servants masculins;
dans la nef, les filles par leur féminité méme, représentent et expriment les qualités propres de
I’assemblée-épouse.

On peut faire plusieurs remarques critiques sur cette lecture allégorique. Tout d’abord, le propos de
trouver un spécifiguement féminin conduit a des bizarreries. Ainsi serait spécifiquement féminin I’accueil
de la parole de Dieu, le chant du psaume, I'offrande, le fait de porter la paix etc. Ces actions liturgiques
conviendraient aux filles parce que celles-ci symboliseraient allégoriquement I'assemblée. Le risque n’est-il
pas alors que les filles monopolisent une action liturgique qui, en droit, peut-étre accomplie par
n’importent quels membres de cette assemblée ? C’'est qu’en réalité, a la différence du service de I'autel, le
contenu d’un service de I'assemblée reste flou. Dans le service de I'autel, toutes les taches concourent a
aider un ministre (prétre ou diacre) dans I'accomplissement de I’acte liturgique qui lui revient. On pourrait
envisager que le service de I'assemblée consiste a favoriser la participation active des fidéles a I’action
liturgique; mais en réalité il s’agit souvent de prendre leur place au nom de la figure allégorique du
spécifique féminin que I’on veut artificiellement construire (I'apport des offrandes), ou bien d’attribuer aux
servantes de I’assemblée les fonctions bien répertoriées de psalmiste, chantre, commentateur qui relévent
davantage d’une compétence que de la condition sexuée.

3. L‘analogie avec le ministére sacerdotal.
Ce premier type d’argumentation peut se complexifier. La démarche consiste alors a transférer aux
servants d’autel/servantes de I'assemblée les arguments développés par I'Eglise catholique pour réserver
I’ordination sacerdotale aux hommes. L’argumentation est foncieérement viciée puisqu’elle applique a un
service liturgique accompli par des baptisés ce qui reléve en propre du sacrement de I'ordre*; |a
transposition par analogie n’est pas pertinente ici. Pour I'Eglise, la condition masculine est une donnée
anthropologique constitutive du signe sacramentel du ministére sacerdotal et apostolique. Mais cette
donnée ne constitue pas a elle seul le signe : elle s’intégre a I'imposition des mains et la priere d’ordination,
a l'intégration dans un ordre ministériel etc. Bref, le donné anthropologique n’est pas ici séparable des
dimensions théologiques et ecclésiales dans lesquelles il prend place et sens.

4. Combattre la théorie du Gender

Avec les débats de société sur la théorie du Gender est apparu un autre type d’argumentation que I'on
pourrait appeler pédagogique. Admettre les filles comme servantes d’autel favoriserait cette confusion des
sexes et de leurs roles. Par contre, distinguer ce qui revient en propre aux garcons et aux filles les
aideraient a construire leur identité sexuée.

Ainsi, dans I'ensemble de ces argumentations, le masculin/féminin, le point de vue de la différence des
sexes devient une clef d’interprétation centrale non seulement des fonctions liturgiques concretes mais de
I’action liturgique elle-méme. C’est le pivot qui semble tout commander.

5. Une conception de I'espace liturgique.
Il arrive que la séparation entre garcons et filles se durcisse d’une sorte d’interdit pour ces derniéres
d’entrer dans le sanctuaire. Dans certains lieux, cet empéchement d’entrer dans le sanctuaire s’applique
aux femmes en général qui ne sont plus admises a faire les lectures ou a étre ministre extraordinaire de la
communion.

Aucun texte officiel n’autorise un tel exces. Bien plus, la lettre de la Congrégation de 1994, évoquée plus
haut, explique que « si, dans certains diocéses, en fonction du canon 230 §2 , I’évéque permet que, pour

4 . [y , e
Cf Lumen Gentium n° 10 : la différence de nature et non seulement de degré entre le sacerdoce ministériel ou
hiérarchique et le sacerdoce commun des fidéles.



des raisons particuliéres, le service de I'autel soit accompli aussi par des femmes, cela devra étre clairement
expliqué au fidéles, a la lumiére de la norme citée, et en faisant observer que cette norme trouve déja une
large application dans le fait que des femmes remplissent souvent la fonction de lecteur dans la liturgie et
peuvent aussi étre appelées a distribuer la sainte Communion, comme ministres extraordinaires de
I’eucharistie, ainsi qu’a exercer d’autres fonctions, comme il est prévu par le méme canon 230 au §3. »

Il faut s’interroger sur ce qui motive cette sorte d’interdit d’acces des femmes au « sanctuaire ». Il semble
s’appuyer sur la conjonction de deux facteurs : d’abord une sacralisation mal ajustée de I'espace

« sanctuaire », espace plus sacré que le reste de I'église, et d’autre part la réémergence de la
problématique de la pureté et de I'impureté rituelle (ainsi a-t-on pu lire dans une revue de liturgie : « La ol
il n’y a pas de garcons, on peut admettre des filles au service de I'autel, tant qu’elles peuvent encore passer
de loin pour des garcons »).

A propos du sanctuaire, il est opportun de rappeler ceci. Ce terme de « sanctuaire » a été retenu en
francais pour traduire « presbyterium » employé dans les successives éditions typiques latines du Missel
romain et du Rituel de la Dédicace des églises. Le presbyterium est « le lieu ou se dresse I'autel, ou est
proclamée la parole de Dieu, ol le prétre, le diacre et les autres ministres exercent leurs fonctions ».” Il
s’agit donc de I’espace ou se tiennent les ministres et ceux qui les assistent rassemblés a proximité de
I'autel et preés de I'ambon. Cet espace « se distingue du reste de I'église soit par une certaine élévation, soit
par une structure et une ornementation particuliéres ».° Par cette distinction entre la nef ou se trouvent les
fideles et I'espace ou se tiennent les ministres, I'ensemble de I'édifice manifeste I'Eglise dans sa structure
hiérarchique. Cependant, « ces dispositions, tout en exprimant I'ordre hiérarchique et la diversité des
fonctions, devront aussi assurer I'unité profonde et organique de I’édifice, qui mettra en lumiere I'unité de
tout le peuple saint. »’

On le voit, le choix de traduire « presbyterium » par « sanctuaire » est discutable, dans la mesure ou il
induit que ce lieu serait plus sacré que celui ol se tiennent les fideles. On peut rappeler que le Rituel de la
Dédicace des églises ne comporte pas de rite particulier pour cet espace, mais que I'on fait les onctions de
consécration sur I'autel et sur les murs de I’église par douze croix « réparties au mieux » dit le Rituel. La
distinction des espaces, qui manifeste la hiérarchie des ministéres et des fonctions dans I’église, n’est pas
en concurrence et ne doit pas occulter la sainteté de tout I'édifice « signe du mystere du christ et de
I’Eglise »®. La sainteté du lieu vient de la sainteté du peuple de Dieu qui s’y rassemble, laquelle a sa source
dans la sainteté du Christ dont I'autel, ol est offert en sacrifice et recu en communion le sacrement de son
corps et de son sang, est également le signe.

Conclusion

Ces remarques ont pour but d’alerter sur un risque. Le souci légitime au plan pastoral et pédagogique de
donner aux garcons et aux filles leur place dans le service liturgique peut dériver vers ce qu’il faut bien
appeler un sexisme idéologique qui en vient a imposer ses clefs de compréhension a la liturgie elle-méme.
Lorsqu’un point certes important mais particulier de I’anthropologie, a savoir la différence homme/femme,
devient aussi déterminant par rapport a la théologie et a I’ecclésiologie, il y a le risque d’un déséquilibre du
juste rapport entre la lex orandi et |a lex credendi.

Pere Jacques RIDEAU
SNPLS
Mars 2015

° PGMR n° 295
° PGMR n° 295
" PGMR n° 294
® Rituel de la Dédicace, priere de consécration de I'autel et des murs de I’église.



